
 
 
 

 
 

 
 3تر 1 له : د پاڼو شمیره

 german.de-maqalat@afghan  له موږ سره اړیکه ټینگه کړئ ښت تاسو همکارۍ ته رابولي.  په دغه پتهنپه درافغان جرمن آنلاین 

 هیله من یو خپله لیکنه له رالیږلو مخکې په ځیر و لولـئ، دلیکنې د لیکنیزې بڼې پازوالي د لیکوال په غاړه ده : یادونه
 
 
 
 
 

AFGHAN GERMAN ONLINE 
http://www.afghan-german.com 
http://www.afghan-german.de  
 

 دهٔ نویسنده لزوماً نظر افغان جرمن آنلاین نمی باشدیعق ،مسئوولیت متن و شکل بدوش نویسندۀ مضمون میباشد

 

 
 ۰۱/۲۰۲۶/ ۱۴         محمد مُحِق 

 

 نقش زبان فارسی در تحکیم شیرازه ملی در افغانستان 
 

ها نسبت به اصطلاحاتی با پسوند ملی بدبینی اجتماعی افغانستان که در این سال-بر خلاف شماری از فعالان سیاسی
های کنونی وجود اند، من معتقدم که هنوز برای ساکنان این سرزمین امکان چیرگی بر شکافو حساسیت پیدا کرده

سازی را در مسیر درست آن قرار بدهیم. این به نظر من  ها، روند ملت توانیم با برطرف کردن کاستیدارد و ما می 
های مهم در  هایی همراه است. به نظر من یکی از گام هاست، هرچند که با چالش ترین راه برای همه طرفهزینهکم

ی  این زمینه توافق بر سر زبان فارسی و نقش آن در استحکام شیرازه ملی مردم افغانستان است. در این نوشته توضیحات
خواهم از تر میکنم. نگاه من به زبان در این مبحث از منظر منازعات هویتی نیست، و بیشدر این باره عرض می 

های تمدنی به مسئله نگاه کنم، و تلاش من معطوف به گشودن یکی از گره-شناختی با زاویه دید فرهنگیحیث زبان
 .سخت موجود در این منازعات است

ای است که با تنوعات دهندهکند که به قصد یافتن راه حل وارد این مبحث حساس شوم، تجربه آشتی آنچه امیدوارم می 
ام. زبان مادری من فارسی است، اما گوشم از کودکی با پشتو آشنا شد، از آن رو که پدر و پدرکلانم زبانی داشته 

زبان  زبانان و پشتوزبانان، با شاگردان ازبیکدوستان صمیمی پشتوزبان داشتند. در دوران مدرسه، در کنار فارسی
زبان درس خواندم و بیرون از مدرسه نیز با کردها همنشین شدم. متون درسی ما به عربی بود و این کمک و بلوچ

ا مرا به هصورت ابتدایی با ترکی و اردو نیز آشنایی یافتم. همین آشناییکرد که آن زبان را زود فرا بگیرم. بعدها به
فلسفه زبان و خوانش آرای ویتگنشتاین، چامسکی، سوسور و دیگران علاقمند کرد، البته نه در حد تخصص. این  

 .ها پیدا کنمهای رایج هویتی، نسبتی همدلانه با زبانتجربه کمکم کرد که به جای حب و بغض
هاست که در زندگی انسان  Semiological System/شناسی بخشی مهم از نظام نشانگانزبان از منظر علم زبان 

ای تاریخی است که زیر تاثیر عوامل کند. همزمان، زبان فراورده شان را تسهیل میهای ارتباطی میانترین کنشبیش
رسد، و از این متعددی مانند محیط زیست، تجارت، سیاست، میزان جمعیت و عواملی دیگر به توسعه و فرگشت می

دهد. از این نظر همه شان از زندگی و از هستی را بازتاب میهاست که درکرو مخزنی برای تجارب زیسته انسان
ها برابرند و هیچ کدام بر دیگری برتری ندارد. یعنی اگر برای زبان ذات/جوهری قایل باشیم، هیچ زبانی بر  زبان

زبانی برتری ذاتی ندارد و اگر تفاوتی هست عرضی و ثانوی است. این تفاوت ناشی از عوامل برون هیچ زبانی  
های مشخص، تولید  است، مثلا تبدیل شدن به زبان دینی ویژه، تبدیل شدن به زبان رسمی امپراطوری/امپراطوری

ای و جهانی و.. عواملی از این دست  آثار فراوان علمی و ادبی در آن زبان، قرار گرفتن در مسیر تجارت منطقه
ها گسترش پیدا آن  Linguistic/شناختیها فرصتی تاریخی فراهم آورده است تا هم قابلیت زبانای از زبان برای پاره

ها نگاه کنیم طبیعی  انداز به زبانها بیفزاید. اگر از این چشم فراوان علمی و ادبی به اهمیت آن   آثار  ولیدتهم  کند و  
های عبری، لاتین و ها وجود دارد. در جهان قدیم، زبان های محسوسی میان آن است که همه یکسان نیستند و تفاوت

که زبان متون بنیادی ادیان یهودیت، مسیحیت و اسلام بودند مورد استفاده اقوام متعددی در تاریخ  عربی به علت این 
های فرانسوی و اسپانیایی ها رفتند. در عصر حاضر نیز زبان انگلیسی در قدم اول و زبان قرار گرفته و فراتر از قاره 

 .انددر قدم دوم بخت گسترش داشته
در حوزه تمدنی ما، زبان فارسی نزدیک به هزار سال زبان رسمی و علمی طاهریان، صفاریان، سامانیان، غزنویان، 
سلجوقیان، خوارزمشاهیان، تیموریان، صفویان و درانیان بود. این روند تاریخی فرصتی آفرید تا آثار مهم عرفانی،  

سینا، مولانا، بیرونی، سنایی، ناصر خسرو، خواجه نصیر و  هایی چون ابن فلسفی و ادبی در آن پدید آید و شخصیت
اندیشمندان سترگ دیگری در دامان آن ببالند. فارسی از همین رهگذر به مخزنی از اندیشه و تجربه تمدنی بدل شد،  

دین، های دیگر نبود، بلکه در اثر عواملی مانند  کنم که این ناشی از برتری ذاتی زبان فارسی بر زباناما تکرار می
 .سیاست و فرهنگ در طول قرون به اینجا انجامید

 

mailto:maqalat@afghan-german.de
https://twitter.com/share?url=http://www.afghan-german.net/upload/Tahlilha_PDF/Moheq_m_Naqsh_zaban_farsi_dar_afg.pdf
http://www.facebook.com/sharer.php?u=http://www.afghan-german.net/upload/Tahlilha_PDF/Moheq_m_Naqsh_zaban_farsi_dar_afg.pdf


  
 
 
 

 
 3تر 2 له : د پاڼو شمیره

 german.de-maqalat@afghan  له موږ سره اړیکه ټینگه کړئ ښت تاسو همکارۍ ته رابولي.  په دغه پتهنپه درافغان جرمن آنلاین 

 هیله من یو خپله لیکنه له رالیږلو مخکې په ځیر و لولـئ، دلیکنې د لیکنیزې بڼې پازوالي د لیکوال په غاړه ده : یادونه
 
 
 
 

زبانان، دانشمندان ترک، خلج،  تمدنی به امر زبانی در تاریخ ما، سبب شد که علاوه بر فارسی -در واقع، نگاه فرهنگی
سیستانی، تاجیک، پشتون، بلوچ، کرد، و غیره، بدون هیچ تعصبی آثار خود را به این زبان عرضه کنند. این خود  

تباری  یکی از عوامل همبستگی فرهنگی در جغرافیای تمدنی ما بود. چنین نگاهی به زبان سبب شد که حاکمان تاجیک
تباری مانند، های حکومتی پشتونتباری مانند غزنویان، تیموریان و صفویان و دودمانمانند سامانیان و حاکمان ترک

لودی، سوری و درانی، همه یکسان به زبان فارسی به حیث زبان تمدنی خود بنگرند و هر کدام به نوبه خود به  
ای درجاتی شکوفایی برگ و بار آن را فزونی بخشند. زبان فارسی هیچ گاه در تاریخ این منطقه زبان قوم و تبار ویژه 

زبان با طیب خاطر زبان در کنار شاهان و امپراطوران غیر فارسی شناخته نشد و در نتیجه وزیران و دبیران فارسی 
های آن فراوان است. از این رهگذر بود که این زبان از کاشغر در ترکستان  کاری مشترک را به پیش بردند، و مثال

های شرقی/چین امروز تا بنگال و هند، آسیای میانه، افغانستان و ایران امروز، قفقاز، آسیای صغیر، بالکان و کرانه 
نبول  خلیج حضور ادبی و فرهنگی داشت. مشهور است که سلطان بزرگ ترک، محمد فاتح، هنگام فتح قسطنطنیه/استا

 :امروز، و لحظه ورود به کلیسای ایاصوفیا این شعر فارسی را خواند

 زند بر تارم افراسیاب بوم، نوبت می  ـــ کند در قصر قیصر عنکبوت داری می پرده
های استعماری بریتانیا  های ما باز شد این وضعیت دیرینه تغییر کرد. قدرت از روزگاری که پای استعمار به سرزمین

شان، افکنانه میان مردمان این حوزه و قطع پیوندشان با گذشته تمدنیو روسیه تزاری با در پیش گرفتن رویکردی تفرقه
نامه، که براندازی زبان فارسی را آگاهانه و جدی هدف خود قرار دادند. محمود افشار، صاحب کتاب سه جلدی افغان 

دهد که چگونه زبان آموختگان شبه قاره هند در اوایل قرن گذشته است، در کتاب گفتارهای ادبی، توضیح میاز دانش
ود، اما فارسی برای همه مسلمانان شبه قاره و حتی برای برخی از نخبگان هندومذهب آن سرزمین زبان فرهنگی ب

ها آماج تخریب و حذف قرار گرفت تا زبان انگلیسی جایگزین آن شود. )دوست گرامی، رائد قریشی،  از سوی انگلیس
اند.( همین های فراوان و قابل توجهی از آثار شاعران هندو را پیدا کرده است که به زبان فارسی شعر سرودهنمونه

ها به منطقه رخ توان در آسیای میانه نیز مشاهده کرد و دید که چگونه با تغییراتی که پس از ورود روسرویه را می
شان سست شد، تا دیگر نه بتوانند آثار نیاکان خود را بخوانند و نه به آن رسم  های داد پیوندهای مردمان آن با ریشه

فیلسوف بزرگ فرانسوی الخط بنویسند. در ترکیه نیز با تغییر رسم الخط به لاتین اتفاق مشابهی افتاد. هنگامی که  
رود، از آن کشور بازدید کرد و دید که مردمانش آثار نیاکان خود را ژاک دریدا، که از فلاسفه زبان نیز به شمار می

ای که به نام نامه استانبول معروف است این گسست را نوعی کودتا علیه الفبا خواند که توانند، در نوشتهخوانده نمی
 .شودای ناگهانی از دسترس خارج می با آن بخشی از تاریخ و حافظه فرهنگی زبان در فاصله 

گرایی از نوع اروپایی تر تنش و بحران، که بعُد داخلی این موضوع است، از روزگاری شروع شد که ملیمرحله جدی 
آن وارد سرزمین از  های مسلمان شد، و روند ملت قرن نزدهمی  تقلید  به  بلکه  تداوم سنت تمدنی ما،  سازی نه در 

های اروپایی، با تکیه بر عصبیت تباری، در پیش گرفته شد. در این روند بود که زبان به امری سیاسی تغییر ملت
تمدنی، بلکه ابزاری برای سلطه و سرکوب باشد و  - هویت یافت، تا نه ابزار افهام و تفهیم و نه مکانیسمی فرهنگی

هایی دیگر از جامعه های خاصی را از نظر سیاسی تامین کند، همچنان که بالمآل به حذف بخشمنافع افراد و گروه
های عربی، امازیغی، آشوری،  نظومه قدرت بینجامد. از این مرحله بود که منازعات تباری سر بر آورد و زبان از م

سریانی، ترکی، کردی، فارسی و پشتو به مصاف هم رفتند. این کاملا بر خلاف سنت چندین هزارساله تمدنی منطقه 
های دینی و تمدنی نقش  ها را در خود داشت و تنها دو زبان عربی و فارسی به عنوان زبان ما بود که همه این زبان 

ها که هیچ نگاه ناخوشایندی نسبت به سایر زبانگرفتند، بدون این واسط را میان اقوام و تبارهای مختلف به عهده می
ه  ها که گرداب تاریخی بزرگی را برای این خط ها و تغییر پیهم رژیموجود داشته باشد. در افغانستان، با شروع جنگ

تر های دشمنی میان اقوام این سرزمین تبدیل شد و بحران این کشور را پیچیدهرقم زد، منازعات زبانی به یکی از اهرم 
 .از هر زمان دیگری کرد

 برای عبور از این تنگنای تاریخی بازگشت به پیشینه تمدنی منطقه ما و پذیرش زبان فارسی به عنوان زبان واسط
Lingua Franca هایی باشد که در قرن اخیر پدید آمده و  تواند مرهمی بر زخمتسهیل آموزش آن برای همه می   و

های کنونی را با  تواند نسلشیرازه ملت ما را سست کرده است. بازگشت به زبان فارسی به عنوان زبان تمدنی ما می
گنجینه بزرگی از آداب، اخلاق و اندیشه آشتی دهد، تا سپس خود به تولید دانش و اندیشه درخور این روزگار کمر 
ببندند. آثاری چون شاهنامه، مثنوی، غزلیات حافظ و آثار سعدی در کمتر تمدنی معادل دارند و حتی برخی آثار چون 

اند. بنا بر این، دشمنی با زبان فارسی، ظلم در حق خود و در  یز همتایی نیافتهمثنوی و غزلیات بیدل در زبان عربی ن
نظیری در تاریخ تمدن انسانی است. امروزه، شیوع و گسترش  و سبب محرومیت از چنین آبشخور کم  حق دیگران،

زبانان افغانستان، تا پایان، حتی در میان بخشی از فارسی های بیورزی، و دشمنیگری، کینهزبان فحاشی، پرخاش 
حد فراوانی نتیجه گسست از آثار کسانی مانند نظامی، عطار، سنایی، جامی، ناصر خسرو، غزالی، عین القضات، و  

mailto:maqalat@afghan-german.de


  
 
 
 

 
 3تر 3 له : د پاڼو شمیره

 german.de-maqalat@afghan  له موږ سره اړیکه ټینگه کړئ ښت تاسو همکارۍ ته رابولي.  په دغه پتهنپه درافغان جرمن آنلاین 

 هیله من یو خپله لیکنه له رالیږلو مخکې په ځیر و لولـئ، دلیکنې د لیکنیزې بڼې پازوالي د لیکوال په غاړه ده : یادونه
 
 
 
 

های قشری و افراطی که ربط مستقیمی به این گسست دارد. بزرگانی از این قبیل است. همچنان است گسترش دینداری
های تمدن ما، جز زبان عربی، اینهمه آثار ارزشمند تولید نشده و توانایی اگر از این حیث بنگریم، در دیگر زبان

 .ماندمسدود کردن این امواج ضد تمدنی را ندارند، و از این رو راهی به استغنا از این میراث گرانسنگ باقی نمی
های حوزه های دیگر نیست و نباید باشد. ما باید همه زباناهمیت دیدن زباناین البته به هیچ صورت به معنای کم

ای، پامیری، های پشتو، ترکی، کردی، بلوچی، پشهتمدنی خود را پاس بداریم و از خویشتن بدانیم مانند زبان-فرهنگی
شناسی راهی به  ها به کمک علم زبانهای گفتگوی همدلانه میان این زبان سغدی و غیره، و باید با گشودن دریچه 

ها پیدا کنیم. ما باید با شاعران و ادیبانی مانند خوشحال خان ختک، رحمان بابا، امیر علیشیر شکوفایی بیشتر این زبان
ه باشیم. باید قلی، و از معاصران گل پاچا الفت، غنی خان، محمد صدیق پسرلی و دیگران آشنایی داشتنوایی، مختوم

برای شکوفایی زبانگویندگان و گویشوران همه زبان کنند که  پیدا  باشند و فرصت  داشته  های خود تلاش ها حق 
بورزند. برای این هدف باید دست سیاست را از تعرض به ساحه زبان کوتاه کنیم و به آن مجال دخالت در این حوزه  
را ندهیم مگر در حدی که این همگرایی را تسهیل کند. بازداشتن سیاست از دخالت در این زمینه و گشودن مجال  

ها را بهتر فراهم آورد و به غنای همه  های داد و ستد میان این زبان تواند فرصتبرای فرهنگیان و دانشمندان می
 .های منطقه ما بیفزایدزبان

من به این باورم که هرگاه چنین رویکرد مثبتی نسبت به زبان فارسی در افغانستان در پیش گرفته شود، در کنار 
هایی جدی گشوده خواهد شد و از جمله دعوایی که  تمدنی آن، از نظر سیاسی نیز گره- پیامدهای خجسته فرهنگی

امروزه زیر عنوان "من افغان نیستم" به راه افتاده است فروکش خواهد کرد. اگر اقوام غیرپشتون مطمئن شوند که 
عنوان قرارداد ملی خواهند پذیرفت. یابند، واژه افغان را به ها حرمت میزبان ابزار سلطه نیست و فارسی و دیگر زبان

تان افغان قطعا در این کانتکست بار تباری نخواهد داشت و در اثر قراردادی اجتماعی به معنای ساکنان سرزمین افغانس
که پیش از این نیز چندین بار در قوانین اساسی یا اسناد رسمی دیگر این از هر قوم و تباری دانسته خواهد شد، چنان 

کنند افغان از ازل تا ابد به معنای پشتون است و بر هیچ کس دیگری کشور مطرح شده است. کسانی که گمان می 
شود یا نباید بشود، از ماهیت زبان و قراردادی بودن آن آگاهی ندارند، زیرا اولا از نظر تاریخی کاملا  اطلاق نمی

ثابت نیست که همیشه افغان و پشتون مترادف بوده باشند )دوست ما آقای حسیب عمار یکی از کسانی است که در  
ن یا  که در حدود یک قربوده باشد، پس از ایناین باره پژوهش انجام داده( و ثانیا حتی اگر چنین چیزی در گذشته  

تر به معنایی متفاوت به کار رفته است، مانند بسیاری دیگر از واژگان و اصطلاحات بار معنایی آن متحول شدنی  بیش
توان بر آن توافق کرد که از این پس این دو مترادف نباشند. حافظه تاریخی  است، و در اثر یک قرارداد اجتماعی می 

تر از قرار گرفتن در رأس هرم قدرت بوده و زبانان حاکی از این است که حضور فرهنگی برای آنان مهمفارسی
قانع بوده بیهقی در دستگاه غزنوی، خواجه نظام  آنان به شکوفایی فرهنگی  اند. جعفر برمکی در دستگاه عباسی، 

روزه هایی از این واقعیتند. دعوایی که امالملک در دستگاه سلجوقی، و خواجه نصیر طوسی در دستگاه هلاکو، نمونه
شود واکنشی به احساس حذف فرهنگی است، و هرگاه این نگرانی برطرف گیری در قدرت سیاسی دیده میبرای سهم

رفت از بحران کنونی هزینه و خردمندانه برای برونشود، دعوا بر سر قدرت سیاسی نیز کاهش خواهد یافت. راه کم
اقوام. اصرار   پذیرش متقابل است: پذیرش زبان فارسی از سوی پشتوزبانان و پذیرش واژه افغان از سوی دیگر 

نتیجهها جز ژرفجانبه بر خواستهیک آنیم که تر شدن شکاف و فرسایش همزیستی  نیازمند  ای نخواهد داشت. ما 
عقلانیت را جایگزین احساسات کنیم و راهی برای زندگی مشترک در این سرزمین بیابیم. رویکردی که گروه طالبان  

ای غیر قابل برگشت ها در پیش گرفته است روند فروپاشی این کشور را به نقطه ان فارسی و سایر زباندر برابر زب
 .خواهد رساند

 
 

 
 آرشیف: نویسنده در پورتال افغان جرمن آنلاین 

mailto:maqalat@afghan-german.de
http://afghan-german.com/tahLiLha/EditAutor.aspx?4

